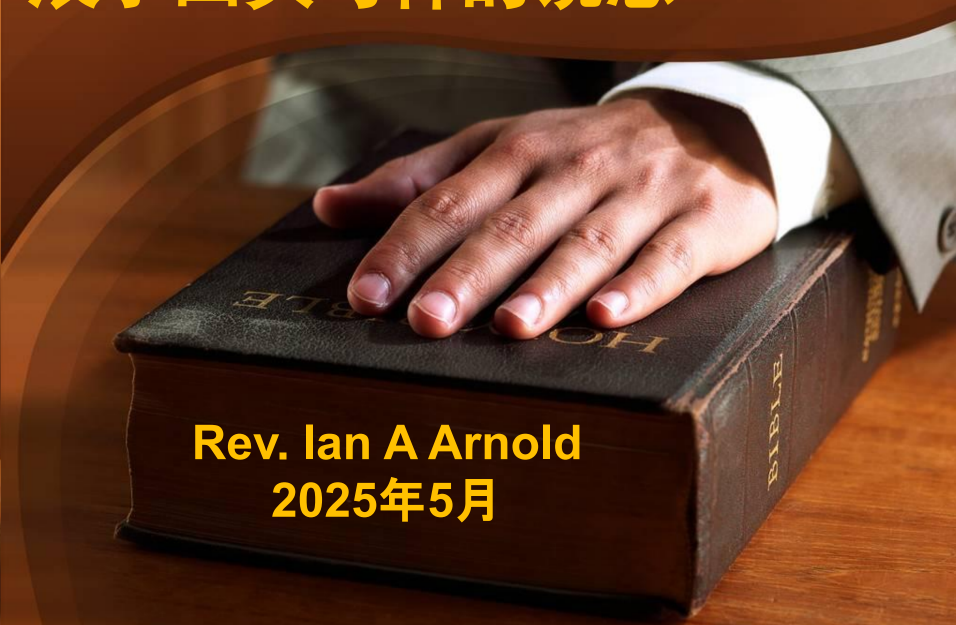
## 浪子回头与神的饶恕



路加福音15:32

"只是你这个兄弟是死而复活,失而又得的,所以我们理当欢喜快乐。"

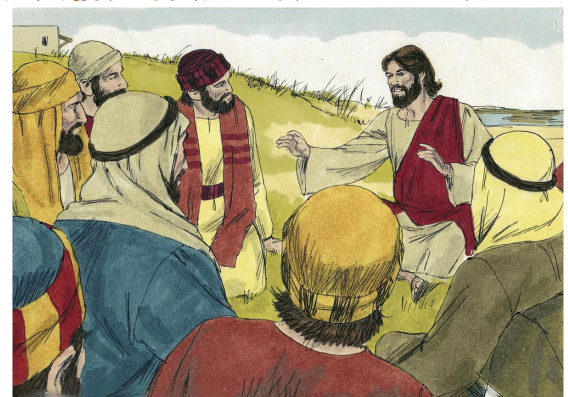




人们说耶稣是历史上最伟 大的导师,是所有教师中最出 色的。

耶稣超越所有人的地方在于, 祂具有讲述简单故事的天赋。这些故事不仅能吸引人们的注意力, 且易于被他们记住, 更重要的是, 这些故事传达了深刻且意义深远的属灵真理, 关乎我们充满盼望的走向天堂的人生旅

程。



在福音书中,大约有四十个这样易于辨识的故事。我们把这些故事称为"比喻"。在这篇讲道中,我们至少要"解析"其中一个最广为人知的"浪子回头"的比喻。

我在网上看到过对"比喻"的一个定义,即"一个简短而简单的故事,用以阐释某种道德或属灵真理"。即便不是所有人,大多数人也会认同这一定义。

但实际上, 比喻的意义远不止于此。

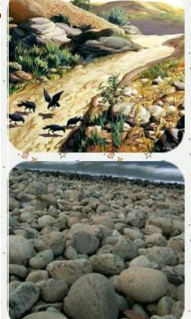
"比喻"这个词在希腊语中的意思是"两件事"或"两重含义",它们彼此并存。简单来说,这意味着在一个表面的显而易见的含义以外,在另一面,或者在其内在和底层,还存在着另一层含义。



在耶稣传道初期, 祂讲了一系列的七个比 喻故事,这些故事被收录在马太福音13章 中。这七个比喻里的第一个就是关于撒种的 比喻。耶稣说,有些种子落在坚硬的路旁, 有些落在土浅石头地,有些落在荆棘里,还 有些落在肥沃的好土里。十二门徒立刻就知 道, 耶稣所讲的这个故事 蕴含着一层不易察 觉的深意。于是, 耶稣向他们解释了这个故

事所蕴含的 (马太福音 13:18-23)





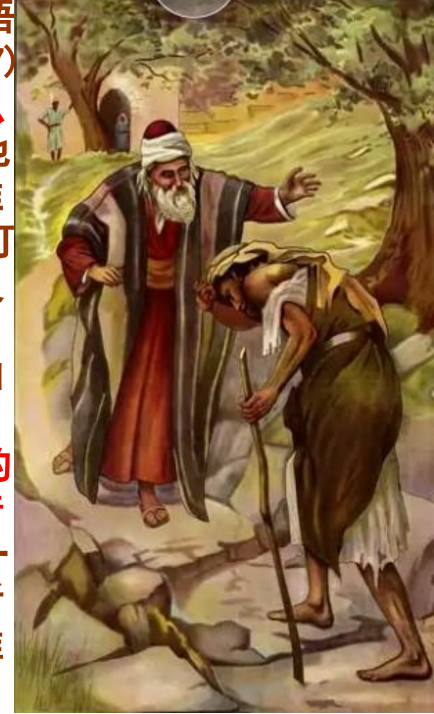




让我们回到这篇讲道的主题 — "浪子回头" 的比喻。你们已经知道,故事讲述的是一个任性固执的小儿子,他决定离开舒适安稳的家; 他坚持要父亲把本应属于他的那份遗产给他; 然后他离家而去,在 自我放纵和罪恶的生活中挥霍掉了这笔遗产; 当他花光了一切,就沦落到给猪喂食的地步; 他饿得甚至愿意吃猪所吃的食物。



终于有一天他醒悟 过来(路加福音14:17) . 看到自己过着多么 可怜的生活:于是他 下定决心要回家,准 备面对认识他的人可 能对他的嘲笑。以及 面对父亲严厉的惩 罚。然而事实并非如 此,经文告诉我们, 自从他离家后。 他的 父亲每天都在盼望着 儿子归来。终于有一 天,他的父亲远远看 到了他, 正步履艰难 地往家走。





"相离还远,他父亲看见,就动了慈心, 跑去抱着他的颈项,连连与他亲嘴。"(路 加福音15:20)。如今,这个年轻人已幡然悔 悟、满心愧疚,他深知自己不仅得罪了 "天",也得罪了父亲。 父亲满心欢喜,为 他摆下了欢迎的盛宴。这一切却让他的 大哥 感到不满和气愤,以至于不得不被劝说用积 极的心态去看待弟弟的回归,一起参与欢

庆。父亲对大儿子说:"我们理当次事快乐,因为你这个兄弟是死而复生、失而复得的。"



连同其他大约四十个的比喻一样,这个故事两千年来一直充满着生命力。它从未过时,也永远不会过时。几个世纪以来,无数人从这个故事中得到启发、受到鼓舞并获得心灵的慰藉。在如此简短的文字里,它教导了我们如此多关于神,以及 神如何回应我们任性、固执和罪恶的行为。

我们时不时地需要停下来, 思想神赐予我们 每个人的奇妙恩赐和祝福。当我们活在世上时 . 衪赐予我们这令人惊叹的肉身: 衪赐予我们 与众不同的天赋: 祂让珍贵的记忆在我们心中 留存: 祂悄然安排一切, 使我们在成长的过程 和长大成人后拥有 自由意志, 因而能够选择成 为自己想要成为的那种人: 衪赐予我们生活的 这个美丽世界。这一切都是衪的作为和安排。 所有这些, 都是我们从天父那里所得的产业。



然而,我们常常会忘记这一点,我们想要 这些恩赐,仿佛它们完全归我们所有,可以 任由我们随心所欲地处置。"罪"有多种定 义方式,以下便是其中一种。 罪就是窃取属 于神的东西,并将其应用于自我宣扬、自我 中心和自我满足中。而这正是那小儿子向父 亲索要当得的产业,然后按他自己的意愿任 意挥霍的真正含义。

我们可以确信,父亲肯定曾经试图劝说小儿子不要如此任性固执,不要拿自己的未来

冒险,就像他执意要做的那样。但小儿子却不听劝告,仍然按自己的计划行事。



每当罪恶的欲望开始在我们内心萌生时, 神总会运用各种策略方法,希望使我们转离 那些对我们越发有吸引 力的行为。神永远不 会走到那一步,说"我放弃了!你们随便做 你们想做的事吧!"不。绝不是这样。例如 . 神会唤起我们的良心 . 唤醒我们更好的一 面。要是这样不起作用, 神就会提醒我们, 我们的行为可能会对自己的声誉造成影响, 提醒我们考虑到别人可能会怎么想、怎么 说。也许我们会听到内心有个声音告诉我们 : "至少把这事留到明天再说吧。" 换句话 说,那可能是天使在说话。又或者,那个声 音也许是来自伴侣或密友。他们劝说道: "至少改天再做吧。"想象一下,某 人因受 到侮辱。或者收到 一封令人愤怒的电邮 而变 得愤恨. 决意要报复。这时候伴侣或同事劝

当然,现实情况往往是,我们常常听不进劝,一意孤行地去做那些不会有好结果的事情。就如同这个比喻中任性固执的小儿子一样。

当唤起我们良心的努力失败时;当对后果的提醒对我们毫无作用时;当伴侣或同事明智的建议对我们毫无影响时,主 — 最终 — 不得不允许我们去说或去做我们执意要做的事情。神永远、绝对不会是罪恶的根源! 在一个人的生命历程中,有无数次,神不得不允许罪恶发生。

请记住:允许并不等同于认可。有时候, 当一个青少年坚决要走上错误的道路时,父 母可能会无奈到不得不允许自己的儿女去说 或去做他们想做的事情。但这并不意味着父 母就认可了儿女的行为



这也并不意味着神会弃我们于罪中。罪就 是地狱。令人震惊的是,神在某种意义上甚 至会追随我们进入地狱。因为祂不会弃我们 于不顾, 祂不会让我们自生自灭。如果主放 任我们不管,我们就会坠入最深的地狱。 但 主始终紧紧抓住我们,只要有可能,就会一 直约束着我们,从而避免我们自由落体般坠 落。并且,主会尽力确保,我们所经历的这 一切,不是徒劳。

例如,一个人会因着强烈的自我厌恶感而 脱离罪恶。这种罪恶感可能来自哪一次欺诈 或腐败的行为。

另一个人可能会被罪的黑暗以及由此产生的羞耻感所困扰,因而摆脱罪。

可悲的是,往往只有当一个人看到罪恶所



从灵性意义来说,喂猪意味着放纵我们那些世俗的、自我满足的欲望。那个年轻的、挥霍无度的小儿子正是在喂猪的过程中幡然醒悟,看清了自己已经变成了一个可怜又可憎的人。

当我们犯罪时会失去理智,而他正是 从那种疯狂、失去理智的状态中恢复了清醒,重新找回了理智。曾经在罪恶中如同行尸走肉







使徒保罗教导说: "罪的工价乃是死。"

(罗马书6:23) 当我们犯罪时,我们变得如同死去一般——对以下这些情况毫无反应、

无动于衷:

- ◆ 他人的需求
- ◆ 他人的感受
- ◆ 他人的幸福



我们迷失在以自我为中心的世界里,只在乎我们自己的需求、自己的感受和自己的幸福。

重要的不仅仅是罪对我们自身造成的伤害 ,同样重要的是,罪会对他人造成伤害,比 如因我们犯罪而给他人带来的痛苦。



#### 回归之路将如何呢?

当我们踏上回归父家之路时,会发生什么呢?天父会接纳我们吗?会把我们赶走吗? 会惩罚我们吗?会让我们受苦以吸取教训吗?

这位浪子最终认识到,并首先在心里对自己说:"我得罪了天,又得罪了你(他的父亲)",而人们很容易忽略他这句话的确切含义。

认识到坏行为是一回事,但这并不是悔改。如果只是认识到坏行为,他可能会说:"父亲,我为我的所作所为向你道歉。"但是,你注意到了吗?实际上他所说的远不止于此,而且更为深刻。他说的是"我得罪了天"。换句话说,他明白自己已经 断绝了与

这正是大卫王在与拔示巴通奸并杀害她丈夫之后所承认的。他在诗篇51篇开篇写道:"神啊,求你按你的慈爱怜恤我…… 因为我知道我的过犯,我的罪常在我面前。我向你犯罪,惟独得罪了你。"(第 1、3、4节)。这里再重复强调一点: 罪意味着我们与神以及天堂的关系破裂。

而这样的承认是悔改的 第一步。这要求我们完全坦诚,不找借口,不责怪他人,也不

寻求逃避罪责的途径



正如我们在新教会的教导(揭秘启示录

53:5) 中读到的:

"真正的悔改是:

- ◆ 省察自己
- ◆ 认识并承认自己的罪
- ◆ 承担责任
- ◆ 在主面前认罪
- ◆ 祈求主的帮助和力量以抵制这些罪
- ◆ 并以这样的方式 摒弃罪, 过全新的生活。"

但在这个过程之后,等待着我们的将会是什么呢?会是某种形式的惩罚吗?我是不是得做些什么来重新赢得上帝的青睐呢?又或者,上帝是不是就此不想再理会我了呢?



在福音书中,有关主的宽恕,那个行淫时 被抓的妇人也许是最恰当的例子。人们急于 定她的罪,坚持要用石头砸死她。耶稣挑战 那些指责她的人去省察他们自己的生活,当 他们这么做了之后, 因自己的罪而感到自责 ,便都离开了。"耶稣就直起腰来,对她 说:'妇人,那些人在哪里呢?没有人定你的 罪吗?'她说:'主阿,没有。'耶稣 说:'我也不定你的罪。去吧。从此不要再犯 罪了。'"(约翰福音8:10,11)在这个故事

里,并没有对那个女人的惩罚。

去

赚取主的赐福。只要她 远离罪,选择开始一种 全新的生活,一切就会 越来越好。 有一点需要特别强调:神永远不会放弃我们。就如同那位父亲从未放弃他那迷途的儿子一样。事实上,神每天都在守望着我们,渴望着我们的回归。

如此美好并值得我们时时铭记的是:主, 他每时每刻都在守护着我们。耶稣说过: "就是你们的头发也都被数过了。"(马太 福音10:44)。"衪将人的心意指示人。" (阿摩司书4:13)无论我们身处天堂还是地 狱,衪都与我们同在。(诗篇139:8)

新教会的教导也同样如此说: "主希望将每一个人完全吸引到祂那里,并通过这种方式以荣耀和幸福赐福他们。"(天国的奥秘6645:2)。

而且我们无需惧怕!请记住这一点,主并非在等着惩罚我们,我们也无需做出弥补或重新赢得祂的恩宠。当我们回归时,祂会满心欢喜地接纳并欢迎我们。"一个罪人悔改,在天上也要这样为他欢喜,较比为九十九个不用悔改的义人欢喜更大。"(路加福音15:7)

重生之路,就是成为一个重生之人的道路, 是由许许多多的新起点所标注的。而主所关注 的,始终是悔改所带来的新起点。 祂早已宽恕 了我们,我们无需向他苦苦乞求原谅。主的宽 恕一直都在,始终可得;而 我们正是通过悔改 ,才能将主的宽恕纳入心怀。

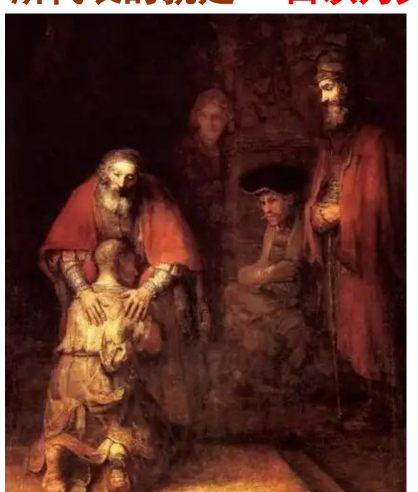
尽管我们有时可能会厌恶自己,就像那个年轻的浪子一样,但主能应对这一切。甚至,他 会向臭名昭著的重刑监狱中那些最顽固不化的 囚犯伸出援手。





接下来,在这个比喻中的大儿子呢?他尽职尽责地陪伴在父亲身边,在他看来,自己从未有机会像弟弟那样尽情放纵。那么这个大儿子在我们里面又代表着什么呢?

大儿子所代表的就是"自以为义"。



- ◆ 自以为义就是在这种情形下质问: "这 样的欢迎真的有必要吗?"
- ◆ 自以为义就是告诉自己: "毫无疑问, 我的良善肯定超过我所犯的任何罪!"
- ◆ 自以为义就是我们里面的声音对我们说 "这一切都与你无关。毕竟,你总体上过 着一种良善的生活!没有什么好担心的!" 换言之。
- ◆ 自以为义意味着只 注重外在的、相对而言浮于表面的生活,并且对必要的悔改不屑一顾。

但这需要温和地去质疑,就像比喻中的父亲质疑他的大儿子那样。



"父亲对他说: '儿啊,你常和我同 在,我一切所有的都 是你的。可是我们理 当欢喜快乐,因为你 这个兄弟是死而复活 ,失而又得的。'"

### 阿们







诗篇103:1-5 (大卫的诗)

1我的心哪,你要称颂耶和华。凡在我里面的,也要称颂他的圣名。

2我的心哪,你要称颂耶和华,不可忘记他的一切恩惠。

3他赦免你的一切罪孽, 医治你的一切疾病。 4他救赎你的命脱离死亡, 以仁爱和慈悲为你的冠冕。



诗篇103:11-18 (大卫的诗) 是何等的大。 多远。 畏他的人。 土。

11天离地何等的高,他的慈爱向敬畏他的人,也

12东离西有多远,他叫我们的过犯,离我们也有

13父亲怎样怜恤他的儿女, 耶和华也怎样怜恤敬

14因为他知道我们的本体,思念我们不过是尘

15至于世人,他的年日如草一样。他发旺如野地 的花。

16经风一吹, 便归无有。他的原处, 也不再认识 他。

17但耶和华的慈爱,归于敬畏他的人,从亘古到 永远。他的公义,也归于子子孙孙。

#### 路加福音15:11-32

11耶稣又说,一个人有两个儿子。 12小儿子对父 亲说,父亲,请你把我应得的家业分给我。他父亲 就把产业分给他们。13过了不多几日,小儿子就把 他一切所有的,都收拾起来,往远方去了。在那里 任意放荡, 浪费赀财。 14既耗尽了一切所有的, 又 遇着那地方大遭饥荒,就穷苦起来。 15于是去投靠 那地方的一个人, 那人打发他到田里去放猪。 16他 恨不得拿猪所吃的豆荚充饥。也没有人给他。 17他 醒悟过来,就说,我父亲有多少的雇工,口粮有余 ,我倒在这里饿死吗? 18我要起来,到我父亲那里 去,向他说,父亲,我得罪了天,又得罪了你。 19 从今以后,我不配称为你的儿子,把我当作一个雇 工吧。20于是起来往他父亲那里去。相离还远,他 父亲看见,就动了慈心,跑去抱着他的颈项,连连 与他亲嘴。21儿子说,父亲,我得罪了天,又得罪 了你,从今以后,我不配称为你的儿子。 22父亲却 吩咐仆人说, 把那上好的袍子快拿出来给他穿。把



23把那肥牛犊牵来宰了,我们可以吃喝快乐。 24因 为我这个儿子, 是死而复活, 失而又得的。他们就 快乐起来。25那时,大儿子正在田里。他回来离家 不远, 听见作乐跳舞的声音。 26便叫过一个仆人来 . 问是什么事。27仆人说, 你兄弟来了。你父亲, 因为得他无灾无病地回来, 把肥牛犊宰了。 28大儿 子却生气,不肯进去。他父亲就出来劝他。 29他对 父亲说,我服事你这多年,从来没有违背过你的 命。你并没有给我一只山羊羔、叫我和朋友、一同 快乐。30但你这个儿子,和娼妓吞尽了你的产业, 他一来了,你倒为他宰了肥牛犊。 31父亲对他说, 儿阿,你常和我同在,我一切所有的,都是你的。 32只是你这个兄弟是死而复活,失而又得的,所以 我们理当欢喜快乐。



#### 天堂的奥秘 9014:2-3

(说明:新教会的这段教义教导我们,因着诚心的悔改,主现在能够使我们远离罪恶。主始终毫不犹豫地随时准备宽恕。但只有在悔改之后,我们才能敞开自己,接受祂流入的宽恕。)

我们读到: "教会中的 大多数人认为罪的宽恕就像用水洗去污垢一样,将罪擦掉、洗净,认为被宽恕之后,人就变得洁净纯粹了。但要知道,宽恕的实际情况与此完全不同。

主本身就是怜悯, 衪宽恕每个人的罪。然而,除非一个人诚心悔改,远离邪恶,此后过着信与仁的生活,直至生命的尽头,否则这些罪就不能真正得到宽恕。当一个人做到这些时,他就会从主那里接受灵性的生命,就是所谓的新生命。然后,当他带着这新生命去回顾先前沉溺于其中的邪恶时,就会自觉地远离它们。正是在这时,一个人的罪才算是第一次真正得到宽恕。因为此时这个人被主引领,持守在真理和良善的形式中。这就显明了罪的宽恕



# THEEND

